
III. РЕФЕРАТЫ 

 

294

И.П. МЕРКУЛОВ  

КОГНИТИВНАЯ ЭВОЛЮЦИЯ. –  
М.: РОСПЭН, 1999. – 312 с. 

 
Эволюционная эпистемология (далее – ЭЭ) открывает новые 

возможности в исследовании познания и роста научного знания. В 
ее основе лежит идея биологической эволюции познавательных 
способностей человека, которая обеспечила прогресс в познании и 
развитие культуры. «Применительно к человеку биологическая 
эволюция приобретает форму генно-культурной коэволюции, кото-
рая предполагает наличие между генами и социокультурной средой 
многочисленных прямых и обратных связей, опосредованных ког-
нитивной системой» (с. 3). ЭЭ отвергает резкое противопоставле-
ние «мира природы» и «мира культуры», свойственное классиче-
ской философии. В частности, экспериментальные данные 
фиксируют у высокоразвитых приматов зачатки самосознания и 
знаково-символического мышления. В ходе биологической эволю-
ции сформировались исходные физиологические и поведенческие 
характеристики человека, которые дали толчок культурной эволю-
ции, способствовавшей повышению приспособляемости людей, 
причем эта культурная эволюция впоследствии получила генетиче-
ское закрепление. 

Современная социобиология разработала многоуровневую 
модель генно-культурных взаимодействий, которая опирается на 
следующие допущения: культура формируется присущими только 
людям когнитивными механизмами; эти механизмы имеют генети-
ческую природу. Связь между мирами природы и культуры прояв-
ляется в ряде феноменов, которые требуют объяснения. Например, 
почему индивиды придерживаются мыслительных и поведенче-
ских стереотипов, общепризнанных образцов? Почему они испы-



Когнитивная эволюция 

 

295

тывают психофизиологическую потребность в мифах, в вере в 
сверхъестественное. 

Основная задача ЭЭ – объяснение возникновения и развития 
познания с учетом эволюции познавательной системы человека, 
эволюции его способностей извлекать и обрабатывать когнитив-
ную информацию. 

Согласно классической философии, биологическая эволюция 
человека закончилась с появлением культуры – культура заменила 
собой биологическую эволюцию. Классическая философия опира-
лась на концепцию биологического вида, основанную на морфоло-
гических изменениях организма. Действительно, человека совре-
менного физиологического типа морфологически непросто 
отличить от ближайшего «родственника» – неандертальца. Если 
очевидных морфологических признаков эволюции нет, то в чем она 
проявляется? 

С позиций ЭЭ сознание, разумное мышление, память «возни-
кают в результате самоорганизации как эмерджентное свойство 
нейронных сетей, когнитивной системы в целом, а не как свойство 
ее отдельных элементов» (с. 43). Все социогуманитарные концеп-
ции психики лишают человека статуса природного существа. Од-
нако примеры сходных форм мышления и поведения человека, не 
зависящих от культурных и социальных различий (например, осо-
бенности фобий, цветовое зрение, инцест и т.д.), говорят о значи-
тельной роли в эволюции мышления (и культуры) генетических 
механизмов. 

Открытие межполушарной церебральной асимметрии и связан-
ных с функциональной активностью левого и правого полушарий 
мозга когнитивных типов мышления – знаково-символического 
(логико-вербального) и пространственно-образного – позволило 
конкретизировать механизмы когнитивной эволюции, связав их со 
сменой доминирующих способов обработки когнитивной инфор-
мации (способов извлечения, структурирования и переработки ин-
формации). Когнитивную эволюцию следует рассматривать как 
постепенный переход от пространственно-образного (правополу-
шарного) к преимущественно знаково-символическому (левополу-
шарному) типу мышления. Первоначальный этап этого перехода 
автор обозначает как архаическое мышление. 



III. РЕФЕРАТЫ 

 

296

Антропологи и культурологи ХХ в. подробно описали фено-
мен архаического мышления. Однако им не удалось выявить его 
универсальные характеристики, поскольку это требовало выхода за 
пределы культурологических представлений и признания факта 
биологической эволюции человека. Например, для Л. Леви-Брюля 
архаическое мышление – это сугубо ассоциативное мышление, не 
чувствительное к логическим противоречиям; М. Элиаде выделял 
его способность оперировать архетипами, образцами; К. Леви-
Стросс вообще не выделял в мифологическом мышлении каких-
либо качественных особенностей. Когнитивно-информационный 
подход к исследованию архаического мышления рассматривает его 
как преимущественно образное мышление. Современной наукой 
установлено, что для «перевода» бессознательных правополушар-
ных мыслительных процессов на уровень сознания требуется жест-
кая фиксация любого события в пространственно-временных коор-
динатах. Но как объяснить возможность обращения к мысленным 
образам с помощью слов (понятий), простейших предложений и 
рассуждений? Классический подход к понятиям имеет весьма ог-
раниченную ценность для понимания многообразных процессов 
категоризации. Поэтому дополнительно к нему сегодня разрабаты-
вается «прототипный» подход, основанный на том, что структуры 
человеческого знания включают не только семантические сети, но 
и «образные репрезентации, получившие название «стереотипов», 
в которых фиксируются перцептивно выделяющиеся свойства не-
которых типичных, “образцовых” примеров нечетких понятий» 
(с. 80). Для архаического мышления характерно явное преобладание 
конкретных, прототипичных репрезентаций понятийного содержания 
и неаналитических «образцовых» мыслительных стратегий. 

Так, вопрос об истоках религиозной веры касается когнитив-
ных предпосылок становления не только архаического мышления, 
но и человеческого мышления вообще. Вера в сверхъестественное 
коренится в психофизиологических особенностях архаического 
мышления. «Она возникает из потребности людей в психологиче-
ском комфорте и их стремления наделить, наполнить смыслом 
осознаваемые результаты переработки когнитивной информации, 
понять окружающий мир» (с. 90). Например, для человека особую 
ценность имеет мир сновидений. Это связано с реальной биологи-
ческой значимостью сна для выживания человека. З. Фрейд отме-



Когнитивная эволюция 

 

297

тил, что символика сновидений во многом совпадает с символикой 
мифов. Это совпадение не случайно. Оно послужило для К. Юнга 
основанием сделать предположение, что существует глубинный, 
идентичный у всех людей пласт человеческой психики. Архетипы 
определяют генетическую и генно-культурную предрасположен-
ность людей к образованию мифологических образов и символики 
сновидений. Они могут служить «отправным пунктом формирова-
ния любых древнейших форм религиозного мировосприятия» (с. 98). 

Когнитивно-эволюционный подход может быть использован 
для объяснения возникновения научного знания. Своими впечат-
ляющими успехами в познании человечество обязано в первую 
очередь развитию речи и языковой коммуникации. Но за этим 
скрывается «взаимодействие систем обработки информации право-
го и левого полушарий» (с. 127). Их кооперация обеспечила новое 
направление когнитивной эволюции. Символическое овладение 
окружающей средой стала основой артикулированного знания, на-
правляя эволюцию культуры в целом. 

Античное понимание познания как «умозрения» вечных, не-
изменных, необходимых и всеобщих истин под влиянием кризиса 
«архаики» постепенно переориентировалось в русло поиска более 
вербализованных концептуальных оснований и новых методов до-
казательства. Ксенофан Колофонский (учитель Парменида) впер-
вые, с точки зрения автора, попытался разрешить вопрос о божест-
венном происхождении вербально выразимых истинных знаний. 
Попытка Парменида ответить на вопрос о том, как следует мыс-
лить бытие, свидетельствует о постепенном осознании древними 
греками скрытых допущений, лежащих в основе магии слова. 
«Именно эта первая в своем роде попытка Парменида обосновать 
истинность вербально выразимых знаний, отталкиваясь от скры-
тых, неосознаваемых предпосылок архаичной телеологии, послу-
жила отправным пунктом формирования эпистемологии и положи-
ла начало дальнейшему систематическому изучению научного 
познания» (с. 182). 

Эпистемология элеатов наметила новое направление разви-
тия математики. Она связала перспективы этой науки с широким 
использованием законов логики в качестве методов косвенного до-
казательства, которые позволяют выявить содержащуюся в кон-
цептуальных сущностях скрытую информацию, не прибегая к по-



III. РЕФЕРАТЫ 

 

298

мощи вещественно-наглядных репрезентаций мысли. Зенону уда-
лось показать, с какими проблемами сталкивается вербализованное 
мышление, если оно оперирует недостаточно артикулированными, 
расплывчатыми представлениями о бесконечности, движении, вре-
мени, пространстве. 

В эпистемологической концепции Платона сам процесс по-
знания (пути обретения истинного знания) становится предметом 
специального анализа и философской рефлексии. По Платону, если 
существует способность к деятельности, то существует и цель 
(объект) этой деятельности. Справедливость этого вывода вытекала 
из неявного отождествления способности и объекта, а также из 
эпистемологической и онтологической первичности цели. Такова 
же схема обоснования демаркации знания и мнения, обоснования 
существования «незримых» эйдосов, демаркации разума, ума и 
рассудка. 

Открытие несоизмеримости величин и кризис пифагорейской 
математики, а также критика ее основных допущений элеатами и 
софистами заставила Платона частично пересмотреть сакральный 
статус математики. В своем определении рассудка как способности 
он ссылается на геометрию как «цель», отвечающую данной спо-
собности. Выделение особой рассудочной способности позволило 
ему постулировать, кроме мира идей и чувственно воспринимаемо-
го мира, еще и третий род сущего: мир математических объектов. 
«Именно Платон впервые сформулировал задачу эпистемологиче-
ского обоснования науки (прежде всего математического знания)» 
(с. 190). Эта задача была осознана Платоном и как проблема обос-
нования истинности исходных посылок математических выводов и 
как проблема логической правильности этих выводов. Это означа-
ло низвержение математики с пьедестала сакрального знания. Тен-
денция к геометризации отвечала когнитивным установкам архаи-
ческого менталитета (концептуальные сущности нуждались в 
наглядных репрезентациях). Согласно Платону, «душа» в своем 
стремлении к «первому разделу» умопостигаемого бывает вынуж-
дена пользоваться предпосылками и не восходит к началу. Матема-
тические науки – астрономия, теория музыки и даже арифметика – 
могут быть лишь в большей или меньшей степени «сопричастны» 
истинному бытию. Только диалектика как учение о логическом 
методе доказательства (собственное изобретение Платона; до Пла-



Когнитивная эволюция 

 

299

тона диалектикой называли в Греции искусство спора) открывает 
возможность «душам» избранных устремляться, минуя ощущения, 
к сущности любого предмета. 

Платон рассматривал познание, мышление и речь как совер-
шенно идентичные, «пропозициональные» (языковые) феномены. 
Произнесенное слово обязательно должно порождать соответст-
вующую онтологическую сущность. «Эта когнитивная установка 
на “овладение” окружающей средой с помощью “истинного” слова 
получает у Платона развернутое философское обоснование на ос-
нове модели целенаправленной деятельности, предполагавшей аб-
солютную «первичность» цели, конечного продукта (объекта)» 
(с. 194). Эта модель позволила ему интерпретировать мышление и 
речь как разновидности способности, которая всегда безошибочно 
находит свой «объект». Но если речь «реализуется» в соответст-
вующих объектах, то логико-лингвистические отношения между 
относительно обособленными целостными речевыми структурами 
должны автоматически навязывать «пропозициональную» (языко-
вую) картину мира. 

Аристотель разделял точку зрения Платона на высшую фор-
му познания как на некоторый вид непосредственного созерцания, 
мысленного «видения». «По-видимому, эта когнитивная установка, 
предполагающая наличие непосредственного сенсорного контакта 
между наблюдателем и событием, вообще была характерна для ан-
тичной эпистемологии» (с. 227). Главной причиной незнания оказы-
вается присущая единичным вещам «приверженность изменениям». 
Однако, как отмечает автор, Аристотель, видимо, весьма скептиче-
ски относился к древним религиозно-мистическим учениям о «пе-
ревоплощении» душ и их путешествии в «занебесную область», 
которые позволяли мифологически обосновать возможность непо-
средственного созерцания божественных истин. В отличие от пла-
тоновской, аристотелевская концепция «доказывающей» науки 
предполагала существование первых «начал» (недоказуемых и не-
опосредованных предложений). Создание силлогистической тео-
рии давало новое средство доказательства, обеспечивающего 
трансляцию свойств истинности, общности и необходимости без 
апелляции к возможности осуществить то или иное геометрическое 
построение. 



III. РЕФЕРАТЫ 

 

300

Трудности с реализацией установок аристотелевской «пропо-
зициональной» парадигмы стали нарастать в астрономии. Результа-
ты наблюдений естественного движения небесных тел было необ-
ходимо согласовывать с кинематическими моделями, а последние – 
с допущениями «динамики» Аристотеля. Распространение словес-
ного «овладения» миром здесь впервые натолкнулось на свои есте-
ственные когнитивные границы. «Тем не менее именно в античной 
теологии и философии логические методы доказательства, матема-
тические теории, а также причинные объяснения природы впервые 
получили сакральное обоснование» (с. 236). Эта культурная тради-
ция сохранялась в течение многих веков. 

С позиций ЭЭ, само возникновение христианского вероуче-
ния как будущей основы западноевропейского средневекового ми-
ровоззрения, безусловно, могло служить надежным индикатором 
завершившихся сдвигов в доминирующем когнитивном типе мыш-
ления народов Средиземноморья в эпоху эллинизма. Не случайно 
это вероучение за весьма короткий исторический период обрело 
форму рациональной теологии. 

Для христианского вероучения в конечном счете оказались 
совершенно неприемлемыми не только многие идеи неоплатоников 
и стоиков, но и установки манихеев, гностиков и других раннехри-
стианских «еретиков», призывавших к экстатическому самопозна-
нию, к самоустранению человека от перипетий «мирской», обще-
ственной жизни, к избавлению его от ощущения зависимости от 
внешнего мира как источника вечного зла. «Христианство требова-
ло исполнить новый «нравственный долг», а, следовательно, и 
прямое участие в жизни» (с. 247). 

Анализ когнитивных аспектов позднесредневекового мышле-
ния в какой-то мере позволяет пролить дополнительный свет на ре-
альные механизмы формирования науки Нового времени. Многие 
историки науки отмечают, что именно Средневековье (школы, 
университеты) столетиями прививало нормы логико-дискур-
сионного мышления и искусство аргументации. Без этой «умствен-
ной» дисциплины, без интеллектуального «тренинга» схоластики 
трудно себе представить достигнутый в эту эпоху уровень мента-
литета. «Не исключено, что формирование этой личной убежден-
ности, этой когнитивной установки не только значительно ускори-
ло «внедрение» точности в повседневный мир образов, но и 



Когнитивная эволюция 

 

301

инициировало многочисленные настойчивые поиски некоего «без-
ошибочного» универсального метода познания, обеспечивающего 
получение истинных знаний» (с. 285). Эта ориентация тем не менее 
совпадала с античной установкой. Длительность существования 
методологического идеала, возникшего еще на основе древнегрече-
ской математики, может быть объяснена, «если научную револю-
цию XVI–XVII вв. рассматривать в контексте довольно длительной 
по историческим меркам смены преимущественно образного сред-
невекового мировосприятия мышлением знаково-символическим» 
(с. 285). 

Логико-вербальное мышление на начальных этапах своей 
эволюции еще «дублирует» некоторые особенности образного ми-
ровосприятия. По-видимому, в относительной неразвитости логи-
ко-вербального мышления Нового времени следует искать когни-
тивные истории крайнего доктринерства, убеждения, что весь 
мир – природу, общество, человека, его мышление и его надежды 
на счастливую и достойную жизнь – можно вычислить, рассчитать, 
измерить, представить в виде сконструированной машины. Лишь в 
XIX в. завершилось разрушение непосредственно эмоционального, 
нерефлексивного отношения к теориям, методам и другим интел-
лектуальным инструментам научного познания и «их окончатель-
ное превращение в предмет артикулированных знаний» (с. 290). 

Если эволюция научного познания коррелируется с когнитив-
ной эволюцией, предполагающей многообразие генно-культурных 
взаимодействий, не означает ли это, что модели биологической эво-
люции могут успешно использоваться и для реконструкции внут-
ренних механизмов развития науки? Идею правомерности этой ана-
логии поддерживают С. Тулмин, Д. Кэмпбелл, И. Лакатос, 
К. Поппер и др. С их точки зрения, идеям, теориям, гипотезам, ис-
следовательским программам, как живым организмам, следует до-
казывать свое превосходство в интеллектуальной «борьбе за суще-
ствование». С точки зрения автора, эволюцию культуры и рост 
научного знания нельзя рассматривать как прямое следствие био-
логической эволюции, а эволюционную эпистемологию – как ветвь 
биологической науки. Действительно, между биологической и 
культурной эволюциями имеются принципиальные различия. Так, 
в биологической эволюции генетические изменения полностью не-
зависимы от направления естественного отбора. Отношения между 



III. РЕФЕРАТЫ 

 

302

идеями и их носителями даже отдаленно не напоминают отноше-
ния между генотипом и организмом. Вызывает серьезные возраже-
ния и представление об эволюции научного знания как о глобаль-
ном и неуклонно прогрессивном росте. Таким образом, прямая 
аналогия между биологической эволюцией и ростом научного зна-
ния представляется весьма условной метафорой, хотя в некотором 
абстрактном смысле их механизмы действительно имеют много 
общего. «А это наводит на мысль, что модель селективного отбора 
в науке – это не вариант естественного отбора, а, скорее, частный 
случай универсальных механизмов информационного отбора, ко-
торые специфическим образом проявляются как в биологической, 
так и в культурной эволюции» (с. 295). Действительно, механизмы 
биологической и культурной эволюции, в том числе и многие про-
цессы роста научного знания, могут быть легко интерпретированы 
в терминах теории информации. Эволюция жизни – это эволюция 
механизмов адаптации, генетически контролируемых способов об-
работки информации. Когнитивные и ментальные способности лю-
дей также следует рассматривать как продукт информационного 
развития, который, скорее всего, предполагает переход от сугубо 
биологической – к эволюции генно-культурной.  

Генно-культурная теория коэволюции отмечает, что гарантом 
эффективности эволюционных процессов выступает информаци-
онное разнообразие – будь то генетическая изменчивость или рез-
кое возрастание числа теорий и гипотез в эпоху кризисов в науке. 
Распространение информации, влияющей на ход культурной эво-
люции, не ограничено репродуктивными процессами. В отличие от 
информации генетической, культурная информация может быть 
транслирована не только прямыми потомками. Эффективному рас-
пространению культурной информации могут содействовать раз-
личные факторы – сакральный характер знаний, отношение общест-
ва, форма изложения и т.д., не говоря уже о том, какие адаптивные 
преимущества дает ее применение.  

Культурная эволюция более эффективна, так как появление 
информационных инноваций здесь не сопряжено с таким риском, 
как в случае биологической эволюции. Она в значительной степени 
носит кумулятивный характер, протекает более быстрыми темпа-
ми, и эти темпы постоянно возрастают. 



Когнитивная эволюция 

 

303

Исходным объектом эпистемологического анализа процессов 
роста научного знания является теория. «Именно смену конкрет-
ных фундаментальных теорий обычно рассматривают в эпистемо-
логии и философии культуры как типичный образец научных рево-
люций» (с. 301). Один из возможных вариантов формирования 
новых фундаментальных теорий может быть представлен как пре-
образование исторически предшествующей теории, отправным 
пунктом которого выступают выдвинутые в рамках этой теории 
селективно ценные ad hoc гипотезы. Их разработка непосредствен-
но связана с необходимостью адаптации научной теории к изме-
няющейся эмпирической ситуации, к новым экспериментальным 
данным. Адаптация научных теорий, в отличие от адаптации жи-
вых организмов, не зависит только от чисто случайных факторов и 
направляется сознательно. Ученые стремятся расширить теорети-
ческое и эмпирическое содержание. Однако в период кризиса дис-
циплины внутринаучные критерии отбора информации оказывают-
ся под сомнением и иногда сознательно нарушаются. Кризисное 
состояние теории характеризуется появлением парадоксов, резким 
возрастанием числа ad hoc гипотез. Эти гипотезы, по сути дела, 
выступают как увеличивающие информационное разнообразие 
пробные варианты эволюции научно-теоретического знания. В це-
лом прогресс в науке означает прежде всего изобретение относи-
тельно более информативных теорий. Этот процесс является от-
крытым, здесь не может быть никаких искусственных ограничений. 
«Наука крайне необходима нам для увеличения нашей приспособ-
ляемости» (с. 310).                                                                

Л.А. Боброва 
 


